
UMA CICATRIZ, UM INFERNO E UMA MEIA: IMAGENS, FIGURAS E 
TRANSFORMAÇÕES NA REPRESENTAÇÃO DA REALIDADE PELA LITERATURA 

OCIDENTAL 
 

Eduardo Rodrigues Peyon 
(Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro - UNIRIO) 

RESUMO: O artigo tem como ponto central a discussão de três capítulos da obra Mimesis: a 
representação da realidade na literatura ocidental (2021 [1946]), de Erich Auerbach e os debates 
empreendidos na disciplina História da Literatura, da Arte e Sociedade no primeiro semestre de 2024, 
quando o autor, oriundo de uma trajetória em outro campo do conhecimento, a Psicologia, iniciou seu 
percurso na graduação em Letras, deparando-se com novas perspectivas e olhares, mas apontando 
também os frutos de seu percurso anterior, num diálogo frutífero. De forma sumária, é apresentado um 
percurso da formação e transformação dos modos de representação da realidade pela literatura 
ocidental sob um olhar crítico.  
 
Palavras-chave: literatura; representação; realidade. 

 
Após 25 anos de formado como psicólogo, e com um percurso tão atabalhoado 

como plural e multi-inter-transdisciplinar nas relações entre a psicanálise e os campos 

variados - como a epistemologia, a poesia, a linguística, a ergonomia e a saúde do 

trabalhador — iniciei o curso de Letras-Língua Portuguesa e Literaturas na 

Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro (UNIRIO). Ao adentrar território 

estrangeiro, tive a agradável surpresa, e mesmo a alegria, de encontrar um espaço 

onde as contribuições que pude propor, a partir das minhas elaborações acadêmicas e 

pessoais, foram bem acolhidas, no melhor sentido do hospedar o outro que chega e de 

dialogar com ele de forma honesta e respeitosa. Nesse contexto, uma das disciplinas 

iniciais que cursei foi História da Literatura, da Arte e Sociedade, ministrada pela 

docente Lúcia Ricotta Vilela Pinto, cuja formação também multidisciplinar, a grande 

erudição e, simultaneamente, a transmissão afetiva e entusiasmada do conhecimento 

foram, e continuam sendo inspiradoras para sustentar um novo caminho pelas letras, 

nossas velhas (ou não tão velhas) companheiras de viagem na Terra. 

A cadeira teve como fio condutor a inescapável obra de Erich Auerbach: 

Mimesis: a representação da realidade na literatura ocidental. O texto que aqui segue é 

a transcrição da prova que realizei para a referida disciplina ao final do semestre de 

2024.1, com mínimos ajustes ortográficos e a inclusão das referências bibliográficas de 

forma mais precisa. Manteve-se, assim, a tensão da escrita de uma prova, sob a 

pressão do tempo e ao final de um semestre de estudos, na qual muitas vezes as 

1 



informações ainda estão em processo de assimilação e acomodação, especialmente 

por tratarem de questões anteriormente formuladas, e talvez respondidas com base em 

outros autores e de outros campos do conhecimento. Segue o texto produzido como 

resposta à prova, que teve suas questões formuladas pela docente em relação a 3 

capítulos essenciais na obra de Auerbach: “A Cicatriz de Ulisses”, “Farinata e 

Cavalcante” e “A Meia Marrom”, este último sendo o capítulo final de Mimesis. 

 

I. 

Para compreendermos a distinção que Erich Auerbach tece entre o Realismo 

Lendário de Homero e o Realismo Histórico que ele identifica no Velho Testamento, é 

preciso, inicialmente, expor em linhas gerais a origem e os objetivos de sua obra 

“Mi-mesis”. 

Nascido em Berlim no ano de 1892, mesmo ano de nascimento de Walter 

Benjamin, Erich Auerbach trilha um caminho de enorme erudição, tornando-se talvez o 

maior latinista de sua época. Simultaneamente, ele testemunha o apogeu e a crise do 

Projeto da Modernidade, atravessa a Primeira Guerra Mundial, conhece o horror da 

guerra moderna — de escala industrial — e também a ascensão do Nazifascismo na 

Europa. Vítima das perseguições antissemitas do governo nazista alemão, ele seguiu 

para o exílio em Istambul, onde assumiu uma cátedra na universidade local em 1936. 

Auerbach nunca mais retornaria ao seu país natal. 

É na Turquia, distante das bibliotecas europeias, no Oriente, que ele constrói 

essa obra colossal que percorre as formas de representação da realidade na literatura 

ocidental desde as suas origens. O capítulo “A Cicatriz de Ulisses” é a abertura de sua 

longa, erudita e ambiciosa obra, na qual por meio de excertos selecionados, Auerbach 

apresenta as figuras e os momentos principais desse caminho de formação, fazendo 

uma análise histórica e crítica das formas de escrita, evidenciando com profundo 

conhecimento as suas transformações. 

A “Odisseia” de Homero é uma longa poesia épica, escrita em verso hexâmetro 

dactílico, característica formal do Estilo Alto na Antiguidade Clássica. Nela é narrado o 

retorno do heroi Ulisses, o engenhoso, para Ítaca, após a Guerra de Tróia. Ulisses é 

auxiliado pela deusa Atena e atrapalhado pelo deus Poseidon. Toda saga epopeica do 

2 



heroi, em que pesem suas virtudes (Areté) e sua honra (Timé), é definida pelos deuses 

olímpicos. A poesia épica narra ações em primeiro plano, o tempo é sempre o presente 

em que se passa a ação. Não existe um segundo plano, e o leitor recebe todas as 

informações de forma objetiva e direta. Assim, não existe tensionamento, e o que se 

sente ao lermos a Odisseia, e especialmente a explicação sobre a origem da cicatriz de 

Ulisses, é o que Auerbach nomeia um “efeito retardador”. As explicações em primeiro 

plano eliminariam a tensão e o suspense. 

O mundo de Homero é um mundo fechado e a ação é definida pelos deuses e 

daimons. Essas características do Realismo Lendário afastam as narrativas homéricas 

da vida do ser humano comum. O público de Homero é a elite grega, e os indivíduos 

escravizados aparecem na história sem vida própria, como Euricleia, antiga serva da 

família nobre que reconhece a cicatriz. Ainda que autores da importância de Theodor 

Adorno & Horkheimer (1944) percebam em Ulisses as primícias do indivíduo moderno, 

o que temos predominantemente na Odisseia é um mundo de deuses e de herois, 

dominado pela ação dos grandes guerreiros, realizada em primeiro plano, sob um 

efeito retardador, isto é, sem tensionamento, sem mistério. 

Auerbach aponta características e efeitos muito distintos no texto do Velho 

Testamento. O episódio de Abraão e o sacrifício de seu filho Isaac é marcado pelo 

mistério, pela tensão e por camadas de dúvida que remetem o leitor a uma dimensão 

emotiva. O Deus do Velho Testamento é uma voz sem figura, que ordena por meio de 

informações vagas e imprecisas. Existe algo implícito que coloca a fé do leitor em 

questão, bem como a de Abraão. Para Auerbach, esse cenário aproxima esse relato da 

historicidade humana. Abraão tem uma vida que pode ser contada de forma mundana 

e comum, diferentemente de Ulisses, por isso Auerbach identifica aí um Realismo 

Histórico. Vale sublinhar o papel que ele identifica no Cristianismo: de aproximação da 

escrita do ser humano, do homem em sua cotidianidade. Jesus Cristo era filho de 

Deus, mas também um refugiado errante, e seus apóstolos compunham uma turba de 

pessoas pobres e desvalidas, os quais jamais teriam espaço na Poesia Épica, a não 

ser talvez como meros acessórios dos herois guerreiros.  

Podemos afirmar que o caminho de representação da realidade na literatura 

europeia começa nessa passagem do mundo helênico, um mundo de ações heroicas 

3 



empreendidas por homens escolhidos pelos deuses, membros da elite 

socioeconômica, para o mundo do Velho Testamento, e mais ainda no Novo 

Testamento, quando pessoas comuns passam a ter uma relação com Deus, 

atravessada pelo mistério e pela fé.  

 

II. 

A figura de Dante Alighieri, pai da língua italiana, é fundamental na transição da 

Idade Medieval para o Renascimento europeu. Nascido em Florença, em 1265, Dante 

estava no centro do mundo de seu tempo, marcado pela decadência do poder papal e 

do Império Romano. Ao escrever A Divina Comédia, Dante é revolucionário (segundo 

Auerbach, ele teria operado um milagre), pois usa o vernáculo vulgar; mescla os 

estilos, a Épica, a Sátira e a Comédia; utiliza o verso em tercetos (“Terza Rima”) no 

Doce Estilo, criado por ele e seus parceiros de poesia (entre eles Guido Cavalcanti), 

bem como faz usos da linguagem como o “Ó tu que” ou o “Então” (Allor surse) de forma 

inédita.  

Dante utiliza os lugares cristãos do Inferno, do Purgatório e do Paraíso para 

construir seu grande poema. São 100 cantos divididos em 34 no Inferno, 33 no 

Purgatório e 33 no Paraíso. Vale dizer ainda que ele escreveu a obra no exílio, após ter 

sido expulso de Florença acusado de corrupção, mas efetivamente por questões 

políticas. Dante pertencia ao grupo dos guelfos, e lutara contra os gibelinos (grupo 

político de Farinata, como veremos), tendo enfrentado dissidências políticas. 

O Canto X do Inferno intitula-se “Farinata e Cavalcanti”, e é a partir dele que 

Auerbach constrói sua análise. Algumas características do texto, tanto de seu conteúdo 

como de sua forma, fazem Auerbach citar Hegel e a análise deste filósofo sobre A 

Divina Comédia. O Canto X se passa no 6º Círculo do Inferno, onde os hereges 

habitam suas tumbas. Dante indaga seu guia, o poeta Virgílio, se poderia falar com os 

mortos. Nesse momento, Farinata reconhecendo o acento de Dante, típico da região da 

Toscana, o interpela usando a fórmula “Ó tu, toscano”. O Canto se divide em quatro 

cenas e o estilo, conforme Auerbach, é comutativo e não paratático. Existe, assim, uma 

tensão entre as cenas, por meio das quais reconhecemos o caráter de Farinata, um 

4 



homem embrenhado nas questões políticas, e o de Cavalcante, um pai preocupado 

com o destino de seu filho, Guido, amigo de Dante. 

Farinata e Cavalcante estão ambos mortos, mas “o agir e sofrer humanos” — e, 

principalmente o fato de serem homens tomados em sua história individual — são 

narrados por Dante com todas as inovações formais já citadas acima, mas 

especialmente na língua vulgar: o italiano, que ele eleva como língua ao criar uma obra 

magnânima e mesclar os estilos alto e baixo. Dante, desta forma, situa as dores e 

contradições humanas ao nível do sublime. Se Farinata e Cavalcante são espectros 

aprisionados no Inferno, suas memórias individuais surgem como matéria de uma obra 

que é comédia, mas também é sublime. A emoção é dirigida pelos homens, pelas 

pessoas, contemplando o humano. Ainda que o cenário seja construído a partir das 

narrativas clássicas e bíblicas, Dante mescla o elemento pessoal, a dor e a delícia 

singular, e abre caminho para o Humanismo Renascentista. 

 

III. 

Virginia Woolf escreve a sua obra em um contexto histórico caracterizado pelo 

desmoronamento do Projeto da Modernidade. As bases iluministas da democracia 

liberal europeia foram profundamente abaladas pela eclosão da Primeira Guerra 

Mundial e, posteriormente, pelo surgimento de seitas e fanatismos, que acabaram 

sendo capturados pelo Nazismo e pelo Fascismo. Walter Benjamin (1936), 

contemporâneo de Auerbach, que se suicidou enquanto fugia do exército nazista, 

descreve sua época como um período de fragmentação da “Experiência” (Erfahrung). A 

industrialização inseria novos ritmos produtivos, e a guerra, de novas proporções, 

alcançava um horror sem precedentes, emudecendo quem o vivenciou. Era necessário 

inventar novas palavras para tentar descrever esse horror. A Tradição 

Iluminista-Humanista, seu vocabulário e modos de construção da realidade cotidiana, 

não dava mais conta das “Vivências” (Erlebnis) e Benjamin o considerou como uma 

ruptura do fio da Tradição. Desta forma, os valores do individualismo burguês cristão 

estavam sob questionamento. 

A escrita polifônica de V. Woolf, com múltiplas camadas narrativas e com 

diversos, e por vezes confusos, narradores, conseguiu com genialidade representar 

5 



essa realidade fragmentária e decadente da Pólis do período Entreguerras. As 

sucessivas interpolações, com narradores incertos, e com ausência ou perda de 

referências espaço-temporais precisas, fazem emergir o mundo interior e uma 

consciência pluripessoal. A tristeza inexplicável(?) de Mrs. Ramsay torna-se um enigma 

explorado até os confins dos espaços subjetivos. 

No trecho destacado por Auerbach, situado na primeira parte do romance Ao 

Farol, intitulada “A Janela”, Mrs. Ramsay tece uma meia marrom para presentear o filho 

do faroleiro. Seu filho mais novo, James, de 6 anos, está servindo de modelo para ela 

calcular o tamanho da meia. Contudo, o fato objetivo é insignificante e perde a 

hegemonia diante dos espaços subjetivos. A tessitura da meia é um evento ordinário, 

distante do mundo de feitos extraordinários de Homero, mas esse evento banal serve 

como base para uma sucessão de fluxos de consciência. Auerbach (2021 [1946], p. 

574) identifica a voz de Woolf no trecho que se inicia com “Nunca ninguém pareceu tão 

triste”, mas ela é apenas mais uma das vozes que especulam sobre a tristeza de Mrs. 

Ramsay. Na sequência, Mr. Bankes, um dos personagens e amigo de Mrs. Ramsay, 

aparece numa conversa telefônica com ela, e, assim, pensamentos aleatórios e sem 

conexão direta entre si se sucedem. 

Afirmar que o autor controla seu texto e define uma ordem causal das ações 

parece não caber em obras como as de Virginia Woolf e James Joyce. Woolf não é 

mais a senhora de sua obra, ainda que seja a autora. Lembramos que alguns anos 

antes, Freud (1976, p. 178) afirmara que “o eu não é senhor na própria casa”. Ora, em 

um texto com tantas camadas subjetivas, a narração se complexifica numa pluralidade 

de vozes e de memórias. De toda forma, esse destaque da vida ordinária e essa 

decifração do mistério individual aproximam ainda mais a literatura da vida comum. 

Nesse sentido, podemos postular que a representação da realidade na literatura 

ocidental caminhou na direção da perspectiva mais individual, ordinária e subjetiva, 

abandonando ou restringindo o domínio das perspectivas do heroico e do sublime, que 

faziam da realidade um espaço exclusivo das classes dominantes e de suas temáticas 

sublimes. Ao menos, é nisso que acreditava Erich Auerbach. 

 

 

6 



Referências Bibliográficas: 
 
ADORNO, T; HORKHEIMER, M. Dialética do Esclarecimento: fragmentos filosóficos. 
Rio de Janeiro: Zahar, 1985 [1944]. 
 
AUERBACH, E. Mímesis: a representação da realidade na literatura ocidental. São 
Paulo: Perspectiva, 2021 [1946]. 
 
BENJAMIN, W. O Narrador: considerações sobre a obra de Nikolai Leskov. In: Magia e 
Técnica, Arte e Política: ensaios sobre literatura e história da cultura. São Paulo: 
Brasiliense, 1994 [1936]. 
 
FREUD, S. Uma Dificuldade no Caminho da Psicanálise. In: Edição Standard 
Brasileira das Obras Completas de Sigmund Freud. Rio de Janeiro: Imago, 1976 
[1917], v. XVII. 

7 


