
	
  

	
  

30	
  

MISSA DO CORPO: APONTAMENTOS SOBRE O CORPO 
ESTRANHO NOS ESPAÇOS 

 
Rafael Amorim 
(Graduando em Artes Visuais –UFRJ) 
 
RESUMO: Neste ensaio serão apontadas reflexões, questões e modos de se olhar para o 

trabalho performático do artista Victor de Oliveira, intitulado Missa do Corpo. Ora, a partir de 

uma descrição formal da ação, ora atravessado por associações sobre a presença do 

conceito de corpo estranho, da pesquisadora Matheusa Passareli. Estabelecendo 

interlocução com apontamentos de Jota Mombaça, o ensaio vislumbra o trabalho Missa do 

Corpo como resposta às práticas de opressões sobre os corpos desviantes. Além de abrir o 

leitor às camadas que o trabalho se desdobra, pretende-se trazer à discussão o papel das 

instituições de arte enquanto espaços de acolhimento destes corpos. 

Palavras-chaves: Performance; arte contemporânea; identidade. 

 

ABSTRACT: In this essay reflections, questions and ways to look at the performatic  work of 

the artist Victor de Oliveira, entitled Missa do Corpo, will be pointed out. Sometimes, from a 

formal description of action, sometimes through associations about the presence of the 

concept of strange body, by the researcher Matheusa Passareli. Establishing interlocution 

with Jota Mombaça’s pointings, the essay sees the work Missa do Corpo as an answer to the 

practices of oppression on the deviant bodies. Besides opening the reader to the layers that 

the work unfolds, it is intended to bring to the discussion the role of institutions of art as 

spaces that can accommodate these bodies. 

Keywords: Performance art; contemporary art; identity. 
 

Eu habito o meu corpo para buscar habitar corpos e espaços nunca 

conhecidos - MatheusaPassareli 

Como ferir um lugar? Quais os gestos e quais os instrumentos 

capazes de abrir uma ferida na arquitetura de nossos espaços? O que é 

preciso para deixar marcas (visíveis ou não) nos espaços e nas paisagens 

acostumadas pelo olhar? Podemos começar a pensar que, tal como nossos 

corpos, nossos espaços se constituem da sensibilidade que envolve e 

preenche a carne. 

Ao sujeito que delegamos a função artista, em seu papel de agente 

entregue o ato de criar, friccionando e esmiuçando o tecido desse estrato da 

realidade, espera-se que uma das respostas para as questões acima 



	
  

	
  

31	
  

aconteça no fazer: tomando como partida a própria experiência. Assim, com 

um só golpe o seu talho é deixado sobre seus/nossos cenários habituais. 

Mas como e com o que golpeá-lo?  

 Em seus segundos iniciais, é possível sugerir que a ação Missa do 

Corpo se assemelhe a uma imagem dentro de um sonho: uma silhueta 

longilínea e seminua, trajando apenas uma camisola preta, se destaca 

circulando entre os presentes. De início, desconhece-se seu gênero. Os 

cachos loiros presos num coque no alto da cabeça. Acompanhada pelo olhar 

dos demais, a figura sobe uma escadaria de mármore, se deita sobre a 

mesma e, de costas, desce degrau por degrau, escorregando lentamente. 

Em movimentos repetidos, o corpo continua a utilizar as costas para 

se impulsionar e descer os degraus. Quando consegue, por fim, chegar ao 

último, como quem propõe a desumanização de sua própria imagem, arrasta-

se pelo chão entre seus espectadores. Rapidamente o tecido da camisola 

revela alguma parte íntima e ao se levantar para retomar a ação, podem-se 

perceber as primeiras escoriações do contato entre pele e mármore.  

Em poucos minutos de seu gesto, aquele corpo utiliza da repetição 

para se tornar a ferida no cenário onde está inserido. Sua execução enquanto 

experiência pode durar poucos ou longos minutos, já que sua partitura parece 

encontrar-se em construção e negociação entre artista, espaço e público. 

A partir daqui, apontaremos sobre atravessamentos em sua 

construção, aspectos poéticos e possíveis vislumbres sobre a metodologia do 

trabalho de performance que intitula este ensaio, tomando com frequência as 

questões propostas ainda no primeiro parágrafo.  

Num primeiro momento, o texto que circunda Missa do Corpo, ação do 

artista Victor Oliveira6, pode não explicitar uma intenção sobre abrir feridas 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
6  Victor Oliveira é natural da cidade de Amparo – SP e graduando em Dança pela 
Universidade Federal do Rio de Janeiro.  Bailarino, coreógrafo e artista do corpo, se encontra 
interessado na operação de desvios nos campos de normalidade utilizando o próprio corpo 
como anteparo desta investigação. Sua ação, a performance Missa do Corpo surge como 
proposta de uma escuta pelo desejo de entender as experiências individuais e coletivas de 
corpos marginalizados dentro da hegemonia heterocisnormativa como metodologia para o 
desenvolvimento de sua pesquisa artística. Missa do corpo foi apresentada como parte da 
programação do II Festival Interuniversitário de Cultura – Festfic, 2017. 



	
  

	
  

32	
  

nos espaços onde o trabalho acontece. Interessa-nos, portanto, apontar 

sobre algumas de suas camadas e direcionamentos, indagações levantadas 

a respeito da presença de um corpo estranho e este corpo como instrumento 

que opera meios de deixar marcas capazes de mover a estabilidade das 

estruturas normativas dos espaços. 

O corpo estranho, conceito desenvolvido pela artista e pesquisadora 

Matheusa Passareli, segundo ela, é aquele que “reside nos rastros de um 

grande processo de exclusão de corpos” (PASSARELI, 2017, p.2) na 

sociedade, na universidade, na cidade etc. Uma de suas principais 

características seria então ocupar o máximo de espaços possíveis para se 

alimentar potencialmente das estruturas de um sistema que não está 

preparado para recebê-lo. Desta maneira, o corpo estranho seria político no 

sentido de que sua presença seria capaz de criar discursos e agenciar 

embates meramente por buscar integrar-se ao cotidiano. 

“Se manter fixo na estrutura que te oprime. Me manter fixo na estrutura 

que me oprime” (Op. Cit. p.2) escreveu Passareli, expondo uma noção de 

alteridade presente no conceito de corpo estranho. E que a partir das trocas 

com seus/nossos pares é que se tem sensibilizada a existência do corpo 

estranho em resposta às relações cotidianas de opressão. Encararemos, 

então, este corpo como corpo-experiência que se faz existir em sua 

permanência e seu trânsito sobre os espaços, tomando-os para si para 

remodelá-los. 

Voltemos à Missa: ao chocar-se contra a escada vemos efetuada a 

relação de troca entre corpo e espaço e nos perguntamos: quem marca 

quem? Por esta fricção podemos insinuar que o corpo esculpe o espaço 

numa vivência conjunta com seu espectador – que assume seu lugar de 

voyeur – e consome aquele corpo em seu estado de fragilidade. 

O corpo em Missa nos é apresentado advindo de uma relação com o 

mundo que por si só já é assimétrica, dada pelo estranhamento e pelos 

olhares atravessados diante de tudo o que a construção de sua imagem 

representa. Ainda que o corpo de Victor esteja exercendo sozinho o fazer, em 

Missa sua existência é plural e capaz de traduzir complexos e múltiplos 



	
  

	
  

33	
  

modos de se existir fora de circunscrições hegemônicas que contemplam 

apenas aqueles corpos que cabem em modelos normativos de 

comportamento. 

Tomados por essa dubiedade de sua imagem fragilizada pelo 

procedimento de escorrer pelo mármore das escadas, encontramos Missa do 

Corpo como uma ação a fim de desdomesticar o olhar do outro, confrontando 

a noção de alteridade de quem assiste. Seu mecanismo inicial propõe um 

não acolhimento como resposta às violências dos espaços por onde circula a 

figura do corpo estranho. Seria uma apropriação profana do ritual católico 

para romper com seus encaixes totalitários e excludentes. 

Seu estado de presença não denuncia quaisquer que sejam suas 

intenções por trás dos olhos vidrados e da boca entreaberta, nada em sua 

expressão é capaz de demonstrar qualquer atividade interna, o qual parece 

não sentir as muitas escoriações causadas pela frequência de sua interação 

com os degraus.  

Fisicamente, aparentando um estado de inconsciência, sua presença 

fantasmagórica, que já assombrava nossas noções de masculino e feminino, 

beira a figura do sonâmbulo, quase como um autômato: um corpo em sua 

inexpressividade potencial. Mais uma camada nos é apresentada: o corpo 

estranho se mune de táticas de sobrevivência: performa trejeitos e 

teatralidades que os “corpos não desviantes” não têm acesso. 



	
  

	
  

34	
  

 
Registro pelo autor, 2017. 

O corpo estranho de Victor transforma-se num autômato que além de 

ter seu gênero dúbio, nos seduz pelo desconforto e nos impõe uma relação 

de excesso de proximidade capaz de produzir este entrelaçamento 

contraditório entre pânico e prazer para com esse corpo-abjeto e sua 

condição de perturbar nossa subjetividade. Mesmo em posição de 

vulnerabilidade, há um controle perverso sobre o tempo, o qual – como em 

pesadelos – desacelera. Há igual controle de Victor sobre o espaço – a 

arquitetura passa a ser delimitada pelo artista – e sobre o público, propondo 

um embate entre o indivíduo isolado e a consciência compartilhada entre 

seus espectadores. 

Essa vivência conjunta na ação possibilita que seus espectadores se 

encontrem vinculados ao espaço como responsáveis ao fazer ininterrupto 

daquele corpo. Ambos aparecem como agenciadores das chagas deixadas 

sobre o corpo estranho que o artista expõe, dentro e principalmente fora das 

instituições. 

Como dito acima, sua ação tem qualquer coisa de profano. Tal como 

esperado na celebração católica, nos é oferecido o corpo e o sangue de 

alguém. Seu enunciado, ou seja, seu entendimento de comunhão entre duas 

partes (o divino e seus fiéis) traz uma significação que não totaliza ou amarra 

suas intenções. Por esta associação às missas é que o trabalho performativo 



	
  

	
  

35	
  

de Victor se expande, tenciona e salienta a presença de corpos desviantes, 

tomando forma enquanto provocação. 

Portanto, para além do corpo como dispositivo de mediação do público 

com o espaço, o ritual em Missa se destaca enquanto anteparo sobre o 

campo da normalidade institucional. 

Quando observamos mais atentamente sobre tais questões que 

permeiam o corpo em Missa e sua situação de performance, podemos 

entender que neste ensaio importa um pouco menos abrir parênteses 

explicativos sobre uma historicidade da performance, dando lugar ao próprio 

corpo do artista – o corpo estranho que Passareli nos deixa de legado – 

como principal metodologia para a elaboração de um estado constantemente 

performativo. 

Este estado de constantes pulsões de criação aparece no sentido de 

que esta performatividade a qual tratamos apareça inicialmente de maneira 

natural na construção identitária dos corpos não normativos e posteriormente 

se torne ferramenta metodológica no entendimento das potências de si, em 

suas táticas de combater tudo aquilo que lhe chega como forma de opressão. 

Tomemos a comunhão em Missa como convite a pensar o estado 

performativo do corpo estranho na sacralidade destes espaços institucionais, 

por exemplo. Supondo, inclusive, que estes espaços já estejam situados em 

nossos imaginários como lugares de acolhimento do mal-estar causado pelo 

campo normativo social sobre os corpos não catalogáveis dos sujeitos que 

fazem ou se interessam minimamente por arte; ou que cotidianamente se 

encontram sob a mira das frentes conservadoras que tomam de assalto cada 

vez mais nossos lares, nossa cultura e nossa política. 

Mais do que ferir, como proposto anteriormente, a presença do corpo 

estranho no culto institucional aponta para a fragilidade deste espaço e se 

vale disso para exercer domínio sobre o mesmo. Como se o espaço o 

pertencesse por direito e lhe devesse algo que não as escoriações – visíveis 

ou não em sua pele. Sua denúncia coloca em evidência também este espaço 



	
  

	
  

36	
  

institucional como mecanismo de controle, catalogação e submissão de 

corpos e condutas desviantes. 

Assim, o corpo estranho que Victor performa em traduzibilidade nos 

instantes de sua ação é um duplo de corpos e trajetórias durante anos de 

castração identitária. Ao mesmo tempo em que nos traz suas vivências, nos 

coloca frente à proibição da entrada de passistas do Morro da Mangueira na 

emblemática OPINIÃO 65 no Museu de Arte Moderna do Rio de Janeiro, de 

frente aos mais recentes episódios de censura contra trabalhos expostos na 

mostra coletiva Queermuseu — Cartografias da diferença na arte (Porto 

Alegre – RS), as performances La Bêtede Wagner Schawartz no Museu de 

Arte Moderna de São Paulo e DNA de DAN do Maikon K no Museu Nacional 

da República – Brasília. 

Tais exemplos nos apontam as instituições como organismos frágeis e 

golpeados sempre que a presença de corpos desviantes provoca algum tipo 

de atrito em suas rotinas. Algo semelhante à problemática universalização 

cristã sobre os corpos, em que todos os indivíduos são iguais perante o 

divino, mas que o descumprimento de determinadas condutas propostas pela 

religião ocasionaria a condenação. Deste modo, performar sobre a não 

universalização dos corpos dentro das instituições aparece como uma ação 

em sentido contrário ao discurso de nossas missas habituais.  

No entanto, quando o corpo estranho abre feridas nos espaços que 

deviam lhe acolher, “para que a teoria não se reduza aos circuitos 

acadêmicos com suas bibliotecas empoeiradas geridas por sistemas 

organizacionais mecanicistas” (MOMBAÇA, 2016a, p. 7), muito comumente 

sua presença ainda é catalogada e reduzida ao espetáculo. 



	
  

	
  

37	
  

 
Registro pelo autor, 2017. 

O corpo estranho dentro destas instituições tem sua presença associada à 

imagem do mártir; como se sua legitimação nestes espaços fosse restringida 

pelos próprios suplícios. Como se os espaços fossem meramente palcos 

para expor sua via crucis.  

Movimento que é frequente na construção/dominação da imagem 

destes corpos desviantes da normalidade, ainda encarados sob a 

inadequada naturalização do conceito de exótico. De modo que, tal qual a 

missa católica, esse lugar/situação de conforto e de busca por acolhimento, 

acaba por ceifar-lhes o estado performativo do que constitui suas 

singularidades. 

Á exemplo de Missa, o corpo estranho diz: “somos potencialmente 

frágeis, mas isso não deve ser compreendido como uma incapacidade ou 

inaptidão para autodefesa. Aprender a defender-se requer a elaboração de 

outras formas de perceber a própria fragilidade” (MOMBAÇA, 2016b, p. 14), 

como quem diz: sinta comigo. 

Seria possível, então, uma aproximação o corpo do artista da ideia de 

corpo abjeto? Que, ao gerar repulsa e estranheza, toca a fragilidade de 

nossos limites, a fragilidade da distinção espacial entre nosso dentro e fora, 



	
  

	
  

38	
  

volta a nos jogar no buraco negro entre a arte e seu avesso, onde tateamos 

no escuro.  

Ao se tornar a ferida na arquitetura, o corpo estranho convida o 

espectador a partilhar da Missa para devolver, além dos olhares de 

estranheza, toda a estereotipação, a sexualização, os discursos de ódio e os 

incômodos de suas trajetórias. Talvez seja possível encarar Missa do Corpo 

como uma apologia ao desconforto, algo como um deslocamento de 

situações externas para dentro dos espaços que são oferecidos a quem faz 

arte. 

Contudo, não se trata de autoflagelo ou da aceitação sob o estereótipo 

do mártir, mas dentre seus muitos direcionamentos, a presença do corpo 

estranho em Missa alude uma espécie de compartilhamento da violência 

como resposta às relações de opressão.   

Trata-se de um desejo por sobrevivência, é o que vai nos lembrar Jota 

Mombaça: 

se não pudermos ser violentas, concentraremos em nossos corpos, 

afetos e coletividades o peso mortífero da violência normalizadora. 

E para aprendemos a performar nossa violência, precisaremos 

também ser capazes de imaginá-la, e de povoá-la com fantasias 

visionárias que rejeitem o modo como as coisas são e ousem 

conjurar, aqui e agora, uma presença que seja capaz de bater de 

volta em nossos agressores. matar nossos assassinos e escapar 

com vida para refazer o mundo. (Op. Cit. p.13) 

Um corpo estranho que se apresenta sem gênero denunciado e em 

queda, submetendo aquele que o assiste “a confrontar-se consigo próprio, a 

expor os regimes que o sustentam, bagunçar a lógica de seu privilégio, 

intensificar suas crises e desmontar sua ontologia dominante e controladora.” 

(Op. Cit. p. 11) 

Portanto, em sua Missa, o corpo estranho funciona como instrumento 

que propõe tirar o espectador de seu bem-estar em toda a sua imersão 

privilegiada na sacralidade de uma fronteira inexistente entre os espaços da 

arte e da vida. 



	
  

	
  

39	
  

Através de sua afirmação nos espaços, sobretudo nos espaços 

institucionalizados e quase sacros, é que o corpo estranho se torna parte da 

memória do lugar, levando para seu interior suas táticas e tentativas de 

sobrevivência. Somente a partir da construção de um ritual de sedução do 

olhar é que essa presença em Missa do Corpo delimita um perímetro de 

perversidade institucionalizada, punindo e inteirando os olhares que o 

consomem cotidianamente. 

Em seu processo de escuta do próprio desejo, é impreciso determinar 

o início e o fim do estado performativo para o corpo estranho e sua 

necessidade vital de desvios da hegemonia dos espaços. O que Victor 

parece trazer em sua Missa, além de produzir imagens e intensidades, é 

reorganizar, traduzir e transportar estas situações de opressão para o âmbito 

da experiência compartilhada, tal qual por em xeque a noção de alteridade 

proposta pelo corpo estranho. 

A imagem e semelhança de um Cristo em confronto com o próprio 

gênero, deslizando na direção contrária à ascensão, expõem as fragilidades 

do corpo estranho e das estruturas ao seu redor. De um masculino/feminino 

fortemente agredido por forças conservadoras. Este corpo entregue à 

gravidade e ao risco, constantemente em estado performativo, busca suas 

metodologias nas práticas cotidianas de não se deixar submeter às violências 

já institucionalizadas.  É potência do corpo em Missa, ou seja, esta tradução 

do corpo estranho, transformar sua existência em proposição de arte, 

tangenciando um trajeto que se põe a ser político, perturbador e necessário 

ser compartilhado. 

REFERÊNCIAS: 

PASSARELI, Matheusa. O Rio de Janeiro continua lindo e opressor. Rio de Janeiro, UERJ, 

2017. 

MOMBAÇA, Jota. Rastros de uma submetodologia indisciplinada, Rio de Janeiro. Revista 

Concinnitas, ano 17, volume 01, número 28, 2016a. 

______. Rumo a uma redistribuição desobediente de gênero e anticolonial da violência!, São 

Paulo. Oficina de Imaginação Política, 32ª Bienal de São Paulo: Incerteza Viva, 2016 

	
  


