
 

LITERATURA FANTÁSTICA E O SEU PAPEL COMO ESTIMULADORA DA 
SENSIBILIDADE NO LEITOR, UMA PERSPECTIVA ATRAVÉS DE OBRAS DO 

FAGUNDES VARELA 
 

Emily Zimmermann 
(Universidade Federal de Santa Catarina - UFSC) 
 
RESUMO: O presente artigo explora o papel da literatura fantástica no desenvolvimento emocional e 
psicológico dos leitores, destacando como obras como as de Fagundes Varela utilizam o fantástico 
para criar empatia e amadurecimento. A pesquisa discute a presença do sobrenatural nas narrativas, 
desde suas origens nas fábulas até sua adaptação na literatura contemporânea, refletindo sobre a 
identidade cultural brasileira. Também é abordada a influência do fantástico nas emoções humanas, 
considerando suas contribuições para a compreensão dos desafios da realidade. Por fim, o artigo 
analisa como essas narrativas podem ajudar no processo de humanização do indivíduo por meio da 
literatura. 
 
PALAVRAS-CHAVE: Literatura Fantástica; Realidade e imaginação; Romantismo brasileiro. 
 
 

INTRODUÇÃO 
​ Durante o desenvolvimento do ser humano, utilizam-se com frequência 

recursos do imaginário e, por vezes, do fantástico para o aprendizado das crianças. 

Contos e fábulas como Os três porquinhos e A raposa e a lebre tornam-se presentes 

na memória coletiva e nos mostram como portar-se em sociedade, nossos direitos e 

deveres e até o que se pode ou não fazer.  

Entretanto, no decorrer dos anos, nota-se, em meio a uma cultura 

globalizada, o uso massivo do fantástico na cultura contemporânea, indo desde os 

livros a filmes e séries, que parece dizer aos receptores algo sobre a sociedade. 

Poderiam, então, seres autonomeados, desenvolvidos e cientificamente racionais 

buscar a imaginação assim como seus ancestrais cultuavam os mitos? O que isso 

tem a dizer sobre a identidade brasileira?  

Inicialmente o artigo tem uma conceituação geral, disserta sobre a presença 

do ato de contar histórias e sua relação com o desenvolvimento dos humanos, 

confirma que o sobrenatural tem sua adesão desde a literatura primária e 

desenvolve as variadas teses sobre o que seria a literatura fantástica. Por 

conseguinte conceitua a definição do fantástico, demonstra o interesse dos críticos 

no gênero e faz uma breve iniciação sobre o poder emocional/psicológico do 

imaginário nos indivíduos. Em sequência, disserta sobre a representação das 

emoções na literatura e como pode auxiliar no desenvolvimento pessoal do indivíduo 

em sociedade. Logo após, faz uma análise de obras selecionadas de Fagundes 

Varela, detendo-se aos aspectos sensibilizadores de suas poéticas. Por fim, faz-se 

1 



 

considerações e reflexões finais sobre o papel dessa literatura e sua relevância para 

a tese apresentada. 

O artigo está dividido em cinco capítulos, intitulados: “1. Contexto geral”, “2. 

Literatura fantástica”; “3. “A humanização pela literatura: entre a imaginação e a 

conexão emotiva”; “4. Perspectiva do fantástico sensibilizador nas obras de 

Fagundes Varela”; “5. Considerações Finais”. 
 

1. CONTEXTO GERAL 

​ O ato de contar e ouvir histórias tem suas manifestações que atravessam os 

séculos, entrelaçadas à existência da espécie humana. Nesse sentido, é possível 

observar nas obras literárias primárias, histórias de cunho fictício e sobrenatural em 

sua maioria. Para Chelebourg (2006, p. 12) isto quer dizer que a adesão ao 

sobrenatural está em nossa própria natureza e a questão dos ritos e da magia está 

intrinsecamente vinculada às manifestações estéticas. Assim, a presença do 

sobrenatural nas artes, em geral, é percebida em todos os tempos e em diversos 

lugares. Contudo, dela surgiram variações, nas quais foram inseridas as 

peculiaridades e percepções regionais, limitando cada vez mais as histórias de 

origem sobrenatural às localidades em que ocorrem a sua difusão. 

Assim, a presença de gêneros que correlacionam as emoções com o 

sobrenatural é reconhecível nos diversos espaços geográficos com o uso do termo 

“fantástico”. Para Platão (2003 [428 a.C.- 348 a. C.]), a nomenclatura “fantástico” 

refere-se a um conjunto de comparações e de metáforas que remetem ao reflexo e 

aos ícones, tentando captar o núcleo central da imagem e da imaginação, 

abordando a relação entre o “real” e o “imaginário”. 

Para Amaral (2022, p. 189), o fantástico foi se modificando ao longo dos 

séculos, assim, obras que estavam relacionadas ao sobrenatural, com o uso de 

fantasmas e vampiros, passam a desenvolver o psicológico do ser humano, usando 

elementos como alucinações e pesadelos para conectar-se à mente humana. 

Entretanto, o sobrenatural, a dúvida e o estranho se fazem presentes. De acordo 

com Ceserani (1999, p. 15-6): 

 
Uma das dificuldades para a compreensão do termo “fantástico” provém das 
diferentes concepções filosóficas do final do século XVIII, que atribuíam a 
ele sentidos diversos, bem como as diferentes traduções que tiveram nas 
línguas europeias as palavras e conceitos a ele correlacionados. Em 
francês, italiano e espanhol, por exemplo, o termo “fantasia” corresponde de 

2 



 

modo geral ao sentido alemão, hegeliano e romântico, que designa a 
faculdade mais alta e criativa. Paralelamente, “imaginação” – do alemão 
Einbildungskraft – remete à faculdade de menor entidade, ou seja, aquela 
que desenvolve uma atividade puramente combinatória. Ora, em inglês, 
dá-se exatamente o contrário, e a designação dos dois termos se inverte, 
contribuindo para a dificuldade de sua conceituação, uma vez que este 
poderia recobrir qualquer nova acepção que estivesse em relação com o 
imaginário. 
 

Para Todorov (1980, p. 35), a literatura fantástica é uma narrativa que precisa 

entrar no nosso mundo como um fato que não pode ser explicado racionalmente. 

Assim, essa dúvida e incerteza gerada entre o real e o inexplicável, com a hesitação 

do leitor, fazem o fantástico acontecer.  

De acordo com Freud (1984), as obras fantásticas têm importante relação 

para o desenvolvimento psicoemocional do homem. A sensação de não saber se a 

história pertence ao mundo real ou ao fantástico e a incerteza entre um objeto estar 

vivo ou morto, se tornam, para o leitor, motivações para que seu sonho se 

transforme em realidade.  

Mesmo não se estabelecendo fantasias com mundos perfeitos, constituem-se 

soluções perfeitas, às quais se observa, são a transferência das necessidades de 

resolução dos problemas para os livros. Conforme o pesquisador Borowski (2017), o 

leitor identifica-se com o personagem principal da trama, comparando sua realidade 

com as situações da história, ocorrendo assim um desenvolvimento ético e moral de 

forma lúdica e envolvente. Além disso, a experiência dá ao leitor uma sensação de 

que suas situações estão representadas, forjando uma mensagem de conforto, pela 

qual aquele que lê diz a si mesmo: “Você não está só”. 

Quando nos detemos ao Romantismo brasileiro, podemos notar que ele foi 

fortemente marcado pelos movimentos indianistas e regionalistas, e o século XIX foi 

um momento em que a independência se firmava, gerando um momento de grandes 

preocupações sobre a definição de uma identidade cultural. Entretanto, existiam 

obras cujo foco não se limitava à valorização da nacionalidade e assim, conforme 

Candido (2012, p. 531), “as diversas tendências da ficção romântica para o 

fantástico, para o poético, o quotidiano, o pitoresco e o humorístico.” Dessa forma, 

os contos de Varella trabalharam em consonância com os projetos literários do seu 

período, como também o fantástico na América lusófona. 
 

2. LITERATURA FANTÁSTICA 

3 



 

​ Com grande frequência no meio artístico, a literatura não oferece respostas, 

mas sim acrescenta, redonda ou reconfigura antigos questionamentos. Assim, elas 

continuam a existir para que novas obras surjam, alimentando-se e sendo 

alimentadas por essas indagações. Um exemplo antigo no meio literário é o 

entendimento sobre o que é literatura fantástica.  

É interessante notar que nossas noções sobre obras que poderiam 

classificar-se como fantásticas, os clássicos Chapeuzinho Vermelho, Cinderela e Os 

Três Porquinhos, nem sempre foram consideradas da forma como as conhecemos. 

No passado, não havia distinção para o que eram histórias para as crianças e para 

os adultos, somente na transição para o período romântico foi que essa ideia se 

difundiu. Era necessário minimizar os enredos polêmicos, deixar a história mais leve, 

lúdica e fantasiosa. 

Com o passar dos séculos, evidenciou-se a importância do gênero para o 

desenvolvimento psicológico do indivíduo, desde a sua formação, que se dá na 

infância. De acordo com Radino (2003, p.56): 

 
[...] a fantasia é o combustível interno do sujeito, já que desde o nascimento 
elas são criadas para possibilitar a sobrevivência psíquica e são 
necessárias para que se possa dominar as angústias e realizar os desejos, 
além de tornar possível a nomeação, projeção e externalização dos medos. 
A fantasia e a realidade caminham juntas, porque nesse contexto a 
realidade mencionada é a realidade psíquica, a qual é tão importante quanto 
qualquer outra realidade, uma vez que a fantasia é a verdade do sujeito. 
 

Contudo, havia divergências sobre o que era considerado fantástico ou não, o 

que suscitou o interesse de diversos críticos da modalidade para conceituá-la. De 

acordo com alguns estudiosos, as melhores histórias, fundamentadas em fatos 

reais, poderiam ser consideradas fantásticas, já que, o autor se vale da sua 

imaginação para preencher as lacunas de fatos e ações ocorridas e lembradas por 

sua memória.  

Assim, o artigo detém-se na mais renomada e aceita conceituação sobre o 

que é o fantástico, conforme o filósofo e literato búlgaro Todorov (1980, p. 35): 

 
[...] a literatura fantástica é uma narrativa que precisa entrar no nosso 
mundo com um fato que não pode ser explicado racionalmente. Assim, essa 
dúvida e incerteza gerada entre o real e o inexplicável com a hesitação do 
leitor fazem o fantástico acontecer. 
  

Seguindo a linha de Todorov (1980), há categorias às quais dão 

singularidades a cada tipo, contudo, todas devem gerar incertezas e dificuldades em 

4 



 

decifrar os fatos, já que o gênero sobrevive de invenções. As categorias são 

depreendidas em: fantástico, maravilhoso e estranho. No fantástico, os 

acontecimentos parecem sobrenaturais, mas têm explicações racionais, ou a 

narrativa termina com o leitor aceitando o sobrenatural. Enquanto no estranho, os 

fatos podem ser explicados pelas leis da razão, porém, podem ser considerados 

extraordinários, estranhos. Já no maravilhoso, os acontecimentos sobrenaturais não 

provocam estranhamento no leitor e nem nos personagens. Além do mais, para 

Todorov (1980), as categorias podem sobrepor-se ou até enquadrar outros gêneros. 

Entretanto, ao falar sobre literaturas fantásticas, recordamos comumente 

obras de países do hemisfério norte, por recorrência ao continente europeu. A 

imagem do Brasil como um fabricador de histórias de cunho fantástico é, quase em 

sua totalidade, inexistente para o senso comum, analisando as condições 

sociais-históricas da região, a qual gerou um público sedento por gêneros com maior 

teor de realidade.  

Com a formação da literatura brasileira no período romântico, havia, de 

acordo com Candido (2012), obras cuja valorização da nacionalidade não implicava 

abrir mão do universal e, assim, exprimiam as diversas tendências da ficção 

romântica para o fantástico, para o poético. São obras que não se afastam e nem se 

opõem ao projeto literário do período, mas apenas decantam alguns de seus 

aspectos. É o que se pode encontrar nos contos e poemas de Fagundes Varela que, 

distante da ideia de segmentar-se por completo de seu período artístico, buscou 

conciliar o presente com aspectos inovadores, tanto nas terras brasileiras quanto no 

estrangeiro. Um escritor que pensou além dos aspectos físicos, voltando-se para 

como a imaginação e a subjetividade podem ser essenciais na conservação das 

ideias e para a ampliação da capacidade de observação dos eventos à volta, 

devolvendo ao homem a sua maneira de pensar, tornando o impossível em possível.  
 

3. A HUMANIZAÇÃO PELA LITERATURA: ENTRE A IMITAÇÃO E A CONEXÃO 
EMOTIVA 

O enfoque estrutural presente na contemporaneidade busca a delimitação de 

uma análise racionalista e, por vezes, técnica, a qual reduz a compreensão da 

subjetividade profunda da obra. Assim, no campo artístico, a ideia de definição do 

que seria literatura, ou até mesmo arte, não possui existência definitiva, apenas 

reflexões a respeito do que seria, nunca uma conclusão. 

5 



 

Detendo-se aos papéis que a literatura pode assumir, nota-se que variam de 

acordo com os aspectos artísticos aos quais estão sendo analisados. Por exemplo, o 

filósofo grego Platão (1972 [380 a.C. - 375 a.C.]), no livro "República", relata que o 

papel da literatura é formado por imitações (mimese) que se afastam da verdade, 

não apenas imitando o mundo sensível, mas também distorcendo-o. Logo, a visão 

platônica sobre a função da literatura ignorava a presença da singularidade do autor, 

limitando-se à imitação de um mundo que pode ou não ter sido modificado de 

acordo com o propósito da obra. 

Já para o renomado romancista francês Victor Hugo, a literatura tinha como 

função uma força poderosa, capaz de influenciar a sociedade e o espírito humano 

de maneiras profundas e transformadoras. Para ele, o papel das obras era guiar 

indivíduos através do sentimentalismo, assumindo um papel majoritariamente 

político. Ambos os autores não estão errados. Contudo, foram reducionistas ao 

restringir a função de uma arte mundial como a literatura a papéis imitativos ou 

instrutivos. 

O pesquisador Quintás (1997) afirma que a literatura nos oferece um material 

humano imprescindível à compreensão do psíquico. Porém, quando esses 

sentimentos se ligam a valores, princípios ou normas, qualquer tentação moralista 

deve ser combatida. Para o pesquisador Gaston Bachelard, a literatura tem um 

poder mais efetivo na relação emocional-subjetiva entre o leitor e a realidade que o 

cerca, conforme parafraseado por Candido (2012, p. 6): 

 
Gaston Bachelard procurou investigar como o estado de passividade 
intelectual a ser anulado. Mas aos poucos o devaneio lhe foi aparecendo, 
não apenas como etapa inevitável, ou solo comum a partir do qual se 
bifurcam reflexão científica e criação poética, mas a condição primária de 
uma atividade espiritual legítima. O devaneio seria o caminho da verdadeira 
imaginação, que não se alimenta dos resíduos da percepção e portanto não 
é uma espécie de resto da realidade; mas estabelece séries autônomas 
coerentes, a partir dos estímulos da realidade. Uma imaginação criadora 
para além, e não uma imaginação reprodutiva ao lado, para falar como ele. 
 

Ademais, a presença dos aspectos emotivos e subjetivos na literatura mundial 

teve sua maior incidência no período romântico — compreendido entre o final do 

século XVIII e o início do século XIX —, no qual ocorreram transformações sociais 

que levaram à estrutura da civilização moderna, às consequências da Revolução 

Industrial e à popularização do liberalismo. Com o passar do tempo, essas 

mudanças deixaram suas marcas nos indivíduos, assemelhando-se aos ideais por 

6 



 

eles difundidos: individualismo, racionalismo e negligência emocional. Assim, o 

diálogo entre a história e a literatura resultou em mudanças recíprocas, integrando 

novas estratégias narrativas e o redimensionamento da realidade social (VELLOSO, 

2012). 

Reconhecido principalmente como um poeta romântico, Luís Nicolau 

Fagundes Varela (1841-1875) também explorou a prosa de ficção, tendo publicado 

alguns contos no Correio Paulistano em 1861. Ao flertar especialmente com o 

gênero fantástico, ele foi um autor notável por sua desenvoltura em trazer os 

aspectos do imaginário e trabalhar com eles na construção de uma narrativa que, ao 

mesmo tempo que atrai o fascínio do leitor pelos objetos que causam 

estranhamento, consegue fazer uma ponte entre as emoções do narrador e os 

sentimentos experimentados pelo receptor da obra em vida. 

A historiografia e a crítica oitocentista tornaram invisíveis partes da produção 

do escritor, alegando terem se distanciado das temáticas valorizadas pelo projeto 

romântico nacional. Deste modo, invalidou Varela como um dos fundadores da 

literatura fantástica brasileira ao lado de Álvares de Azevedo. Poucos críticos 

ocuparam-se em abordar a temática fantástica dentro do Romantismo e, quando o 

fizeram, apresentaram referências escassas, que pouco elucidam a produção do 

gênero em solo brasileiro (DUARTE, 2019).​  

 

4. A PERSPECTIVA DO FANTÁSTICO SENSIBILIZADOR NAS OBRAS DE 
FAGUNDES VARELA  
​ Como retratado anteriormente, Varela foi um autor reconhecido por suas 

poesias e pelos aspectos que se assemelhavam aos ideais do movimento literário 

vigente na época. Pouco se sabe, e é estudado, sobre o cunho fantástico em suas 

prosas escritas no Correio Paulistano, menos ainda sobre a possibilidade do 

fantástico ter se enraizado em suas poesias e o papel delas naquilo que o 

eu-poético busca dizer. Assim, o presente capítulo detém-se em poemas 

selecionados, predominantemente da obra Noturnas, buscando uma análise tanto da 

escolha lexical quanto das temáticas retratadas e como elas reverberam em um 

fantástico que envolve o leitor.   

Nascido e criado em terras brasileiras, Varela passou por diversas situações 

difíceis em sua vida, como a perda do primeiro filho e da esposa em 1863, das quais 

nunca se recuperou, tornando-se gatilhos para o desenvolvimento do alcoolismo. 

7 



 

Para além das situações ruins, o escritor teve uma renomada formação acadêmica 

no país, tendo acesso aos mais variados materiais de estudo europeus, os quais 

auxiliaram no desenvolvimento da sua própria escrita. Ao longo dos anos, 

dedicando-se quase exclusivamente à poesia, o autor conseguiu destacar-se no 

mundo literário brasileiro, chegando a ocupar uma cadeira na Academia Brasileira 

de Letras. 

Cavalheiro (2000) aponta como grande influência para a composição dos 

poemas que Varela futuramente escreveria, suas constantes viagens e o contato 

com a diversidade da terra brasileira que elas lhe proporcionam, sendo assim, um 

elemento importante para que ele viesse a se tornar o grande poeta que, sem 

dúvida, foi. 

Analisando a poesia Névoas, da obra Noturnas (2014 [1861]), o eu-lírico 

descreve uma cena durante a noite em uma praia, onde observa uma figura mística 

(uma fada) dormindo serenamente. Há notavelmente uma importância em descrever 

o cenário noturno, criando um ambiente calmo através de termos que remetem a 

sensações de tranquilidade, como as referências a cores frias, a luz do luar e o 

movimento dos mares. Percebe-se também uma escolha de palavras que busca 

induzir a imaginação a criar o hipotético cenário e, por vezes, causar estranheza por 

usar elementos sobrenaturais, como a figura de uma fada. Compreende-se que o 

uso desses elementos tinha como objetivo uma melhor verossimilhança com a ideia 

central de irradiar pureza e leveza, para no fim demonstrar a desilusão e a 

efemeridade dos momentos. 

 
NÉVOAS 
Nas horas tardias que a noite desmaia, 
Que rolam na praia mil vagas azuis, 
E a lua cercada de pálida chama 
Nos mares derrama seu pranto de luz, 
Eu vi entre os flocos de névoas imensas 
Que em grutas extensas se elevam no ar, 
— Um corpo de fada, — serena dormindo, 
Tranquila sorrindo num brando sonhar. 
Na forma de neve — puríssima e nua — 
Um raio da lua de manso batia, 
Assim reclinada no túrbido leito 
Seu pálido peito de amores tremia. 
Oh! filha das névoas! das veigas viçosas, 
Das verdes, — cheirosas roseiras do céu, 
Acaso rolaste tão bela dormindo, 
E dormes sorrindo, das nuvens no véu? 
O orvalho das noites congela-te a fronte, 
As orlas do monte se escondem nas brumas, 
E queda repousas num mar de neblina, 

8 



 

Qual pérola fina no leito de espumas! 
Nas nuas espáduas, dos astros dormentes, 
— Tão frio — não sentes o pranto filtrar? 
E as asas de prata do gênio das noites, 
Em tíbios açoites a trança agitar? 
Ai! vem que nas nuvens te mata o desejo 
De um férvido beijo gozares em vão!... 
Os — astros sem alma — se cansam de olhar-te, 
Não podem amar-te, nem dizem paixão! 
E as auras passavam, — e as névoas tremiam, — 
— E os gênios corriam — no espaço a cantar, 
Mas ela dormia tão pura e divina 
Qual pálida ondina nas águas do mar! 
Imagem formosa das nuvens da Ilíria, 
— Brilhante Valquíria — das brumas do norte, 
Não ouves ao menos do bardo os clamores, 
Envolta em vapores, — mais fria que a morte! 
Oh! vem! vem, minh'alma! teu rosto gelado, 
Teu seio molhado de orvalho brilhante, 
Eu quero aquecê-los no peito incendido, 
— Contar-te ao ouvido paixão delirante!... 
Assim eu clamava tristonho e pendido, 
Ouvindo o gemido da onda na praia, 
Na hora em que fogem as névoas sombrias, 
— Nas horas tardias que a noite desmaia. — 
E as brisas d'aurora ligeiras corriam, 
No leito batiam da fada divina; 
Sumiram-se as brumas do vento à bafagem 
E a pálida imagem desfez-se em — neblina! 
[Santos, 1861] 
(VARELA, 2014 [1861])1 
 

Há também a presença da retratação da natureza como um meio de traduzir 

o espírito do autor, suas sensações, desejos e ideias perante um fato, característica 

visivelmente presente em autores românticos. A estrofe abaixo, retirada do poema A 

mulher de Noturnas, demonstra uma das utilizações do autor da natureza para 

representar um espírito. 
A mulher sem amor é como o inverno, 
Como a luz das antélias no deserto, 
Como o espinheiro de isoladas fragas, 
Como das ondas o caminho incerto.[...] 
(VARELA, 2014 [1861])2 
 

Em Vida de flor, o autor desenvolve uma poesia através da criação de um 

cenário em que uma flor dialoga com o vento, o qual representa as forças 

implacáveis da natureza e do destino. A flor implora ao vento para deixá-la viver e 

desfrutar de sua breve existência, destacando sua fragilidade e efemeridade. O 

2 VARELA, Fagundes. Noturnas. São Paulo: Poeteiro Editor Digital, 2014.p.17-18.. Disponível em: 
https://www.santoandre.sp.gov.br/biblioteca/pesquisa/ebooks/366766.pdf. Acesso em: 12 dez. 2024. 
 

1 VARELA, Fagundes. Noturnas. São Paulo: Poeteiro Editor Digital, 2014.p.7. Disponível em: 
https://www.santoandre.sp.gov.br/biblioteca/pesquisa/ebooks/366766.pdf. Acesso em: 12 dez. 2024. 

9 



 

vento, implacável e insensível, continua a açoitar a flor até que ela murche e morra. 

Entende-se que o autor poderia usar cenas reais com situações verdadeiras para 

representar a ideia moralista que busca passar, mas compreende-se que a 

intensidade que o escritor pretende manifestar através da poesia não seria a 

mesma. Assim, o uso de recursos fantasiosos faz com que o leitor foque na 

mensagem da obra com a intensidade que o autor desejava, sem precisar de uma 

formação especializada na área, trazendo também uma maior subjetividade, que é 

um caráter inerente à poesia. 

 
VIDA DE FLOR 
Por que vergas-me a fronte sobre a terra? 
— Diz a flor da colina ao manso vento — 
Se apenas das manhãs o doce orvalho 
Hei gozado um momento! 
Tímida ainda, nas folhagens verdes 
Abro a corola à quietação das noites, 
Ergo-me bela, me rebaixas triste 
Com teus feros açoites! 
Oh! deixa-me crescer, lançar perfumes, 
Vicejar das estrelas à magia, 
Que minha vida pálida se encerra 
No espaço de um só dia! 
Mas o vento agitava sem piedade 
A fronte virgem da cheirosa flor, 
Que pouco a pouco se tingia, triste, 
De mórbido palor. 
Não vês, oh brisa? lacerada, — murcha 
Tão cedo ainda vou pendendo ao chão, 
E em breve tempo esfolharei já morta 
— Sem chegar ao verão? 
Oh tem pena de mim! deixa-me ao menos 
Desfrutar um momento de prazer, 
Pois que é meu fado despontar n'aurora 
E ao crepúsc'lo morrer!... 
Brutal amante não lhe ouviu as queixas, 
Nem às suas dores atenção prestou, 
E a flor mimosa retraindo as pétalas 
Na tige se inclinou. 
Surgiu n'aurora, não chegou à tarde, 
Teve um momento de existência só; 
A noite veio, — procurou por ela, 
Mas a encontrou no pó. 
Ouviste, oh virgem, a legenda triste 
Da flor do outeiro e seu funesto fim, 
— Irmã das flores, à mulher às vezes — 
Também sucede assim. 
[S. Paulo, 1861] 
(VARELA, 2014 [1861])3 
 
 

3 VARELA, Fagundes. Noturnas. São Paulo: Poeteiro Editor Digital, 2014.p.8-9. Disponível em: 
https://www.santoandre.sp.gov.br/biblioteca/pesquisa/ebooks/366766.pdf. Acesso em: 12 dez. 2024. 
 

10 



 

​ Além disso, nota-se que o autor busca na obra, como a maior parte dos 

romancistas brasileiros, atribuir originalidade e independência ao Brasil em relação a 

Portugal. Entretanto, diferente dos demais romancistas, que usam a imagem do 

indígena e os aspectos naturais do país para construir essa identidade brasileira, 

Varela tem como ponto de partida demonstrar a forma como os cidadãos lidavam 

psicologicamente e emocionalmente com as transformações sociais ocorridas e a 

necessidade de um Estado independente. Como visto no poema transcrito abaixo: 
 

NOTURNO 
Ó noite, ó tarde da vida, 
Ó coração fatigado! 
Lá fora o vento bramindo 
Soluça no descampado. 
 
Ao longe o céu, as estrelas, 
No alto a lua sem véu, 
No mar das sombras as nuvens 
Boiando na cor do céu. 
 
Ao pé do leito que aguarda 
Meu pobre corpo a dormir, 
Vejo a criança chorando, 
Pela mãe a carpir. 
 
Ó noite, ó tarde da vida, 
Ó coração fatigado, 
Tens de chorar e de rir.  
(VARELA, 2014 [1861])4 
                                           
 

Observa-se o ponto de partida: um eu-lírico contemplando a noite como uma 

metáfora para as dificuldades da vida. A utilização de uma criança chorando 

demonstra a dificuldade das gerações futuras em lidar com essas transformações. 

Por fim, a utilização do termo “coração fatigado” tem como intuito dizer ao leitor que, 

até para aqueles que estão vivendo essas mudanças, elas são provenientes dos 

desafios de entendê-las. 

É importante considerar o uso do autor em temáticas imaginárias, oníricas e 

até delirantes, como um meio capaz de levar a uma fuga mental da realidade do 

eu-lírico, muitas vezes árdua. Abaixo encontram-se trechos do poema Névoas da 

obra Noturnas e, em seguida, a análise da doutora em literatura Duarte (2019, p. 5): 

 

4 VARELA, Fagundes. Noturnas. São Paulo: Poeteiro Editor Digital, 2014.p.10. Disponível 
em: https://www.santoandre.sp.gov.br/biblioteca/pesquisa/ebooks/366766.pdf. Acesso em: 
12 dez. 2024. 
 

11 



 

Nas horas tardias que a noite desmaia, 
Que rolam na praia mil vagas azuis, 
E a lua cercada de pálida chama 
Nos mares derrama seu pranto de luz, 
Eu vi entre os flocos de névoas imensas 
Que em grutas extensas se elevam no ar, 
Um corpo de fada, - serena dormindo, 
Tranquila sorrindo num brado sonhar. 
Oh! filha das névoas! das veigas viçosas, 
Das verdes, - cheirosas roseiras do céu, 
Acaso rolaste tão bela dormindo, 
E dormes sorrindo, das nuvens no véu? 
(...) 
Nas nuas espáduas, dos astros dormentes, 
- Tão frio - não sentes o pranto filtrar? 
E as asas de prata do gênio das noites, 
Em tíbios açoites a trança agitar? 
Ai! vem que nas nuvens te mata o desejo 
De um férvido beijo gozares em vão!... 
Os astros sem alma -se cansam de olhar-te, 
Não podem amar-te, nem dizem paixão! 
(...) 
Assim eu clamava tristonho e pendido, 
Ouvindo o gemido da onda na praia, 
Na hora em que fogem as névoas sombrias, 
- Nas horas tardias que a noite desmaia. - 
E as brisas d'aurora ligeira corriam, 
No leito batiam da fada divina; 
Sumiram-se as brumas do vento à bafagem 
E a pálida imagem desfez-se em - neblina! 
 
As brumas, a neblina, a pálida chama, os astros que compõem o cenário, 
sugerem tratar-se de um sonho ou delírio, a visão do "corpo de fada", da 
"filha das névoas! das veigas viçosas", que se desfazem em neblina ao raiar 
do dia. A inspiração se abre aos domínios desconhecidos do sonho e do 
imaginário. 
 

Ampliando-se para além da obra Noturnas (2014 [1861]), o poema As Bruxas 

(1861a), de Fagundes Varela, relaciona-se com o fantástico ao explorar o mistério, o 

sobrenatural e a inquietação diante do desconhecido. Através de uma linguagem 

rica em imagens sombrias e atmosféricas, o poeta evoca um cenário onde o real se 

mistura com o irreal, despertando no leitor tanto fascínio quanto temor, 

envolvendo-se no poema. As bruxas, figuras centrais, simbolizam forças 

transgressoras e misteriosas, desafiando as certezas do mundo racional e 

mergulhando o leitor em um universo de dúvida e assombro. Esse apelo ao 

sobrenatural não apenas enriquece a dimensão fantástica do poema, mas também 

toca aspectos humanos profundos, como o medo do desconhecido e o desejo de 

transcender os limites da realidade. Assim, o poema sensibiliza ao provocar 

emoções intensas e reflexões sobre a dualidade entre luz e trevas, realidade e 

ilusão, vida e morte. 

12 



 

Outro exemplo seria a obra As ruínas da glória (1861b), de Fagundes Varela, 

que transita pela literatura fantástica ao evocar imagens de decadência e 

transcendência que ultrapassam os limites do real, criando um cenário onírico e 

alegórico. A figura das ruínas é central, simbolizando a efemeridade das conquistas 

humanas e o poder inexorável do tempo, temas que ressoam profundamente na 

sensibilidade do leitor. Com sua linguagem poética rica e cadenciada, Varela constrói 

um ambiente carregado de melancolia e mistério, onde o passado glorioso contrasta 

com o presente desolado, ampliando a experiência estética por meio de elementos 

que sugerem a presença do sobrenatural ou do eterno. Essa dualidade entre o 

tangível e o imaginário desperta reflexões existenciais, sensibilizando o leitor para a 

fragilidade da condição humana e a busca incessante por significado diante da 

transitoriedade da vida. 

Em suma, Fagundes Varela demonstra em suas obras poéticas uma 

habilidade ímpar de unir o fantástico à experiência sensível do leitor, explorando 

elementos sobrenaturais, oníricos e simbólicos para construir universos que 

dialogam com a efemeridade da vida, a melancolia e os anseios humanos. Poemas 

como As Bruxas (1861a), As Ruínas da Glória (1861b) e Névoas (2014 [1861]), e 

revelam a capacidade do autor de evocar imagens que transcendem o real, 

conferindo profundidade emocional e ampliando a compreensão de questões 

existenciais e universais. Ao transformar a natureza, o imaginário e o sobrenatural 

em reflexos de seu eu-lírico, Varela cativa e sensibiliza, reafirmando sua relevância 

não apenas como poeta romântico, mas também como um precursor da literatura 

fantástica brasileira. 
 

5. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

​ Conforme discutido ao longo deste artigo, com base em teses científicas de 

referência, a intenção final é provocar indagações sobre as concepções sociais da 

literatura fantástica. Tais concepções frequentemente levam os indivíduos a acreditar 

que este é um gênero destinado apenas a crianças, que suas manifestações 

recentes se limitam à cultura popular de filmes e séries, ou que se restringe ao 

imaginativo, sem qualquer relação com experiências reais dos variados aspectos 

que configuram o ser humano. 

Para Nodier (1957), o fantástico torna-se a expressão de um refúgio contra a 

desilusão provocada pela dura realidade do mundo, abrangendo todas as áreas da 

13 



 

imaginação poética. Esse caráter de abrigo que o fantástico assume aproxima o 

leitor da obra, proporcionando uma espécie de segurança e afeto ao indivíduo 

assustado, podendo ser metaforizado como um “colo de mãe”. 

Além disso, Jung (2007 [1922]) considera o autor o "solo" no qual a arte se 

desenvolve, ou seja, o produto literário carrega características do autor, mas 

também se molda à própria vontade. As experiências emocionais do autor, como as 

dificuldades vividas por Fagundes Varela ao perder familiares e amigos, influenciam 

profundamente sua obra e moldam sua performance como escritor. 

Portanto, a presença do fantástico acompanha o desenvolvimento da 

humanidade e suas manifestações são essenciais para muitas de nossas 

convenções éticas e morais, além de serem fundamentais para o amadurecimento 

psicológico, pois abrem caminho para a imaginação e a criatividade, aliados 

importantes na resolução de conflitos diários. 

Em suma, a fantasia tem uma relação importante com o tempo, pois em cada 

etapa do desenvolvimento há uma diferente fantasia que predomina no imaginário. 

Logo, o que se cria contém os fios do presente, do passado e do futuro entrelaçados 

pelo desejo que os une. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

14 



 

Referências bibliográficas: 
 
AMARAL, Bibiana Borges. A Literatura Fantástica: Percurso Histórico e Conceitual. 
Revista Porto das Letras: Fantastic Literature – Historical and Conceptual Path, 
Tocantins, v. 8, p. 189-189, 20 ago. 2022. 
 
BOROWSKI, Dominik. On Polish Fantastic Literature for Young People and Its 
Therapeutic Potential. Respectus Philologicus, v. 31, n. 36, p. 30–39, 25 out. 2017. 
Disponível em:<https://www.journals.vu.lt/respectus-philologicus/article/view/13555>. 
Acesso em: 03 de jun. 2024. 
 
CANDIDO, Antonio. A literatura e a formação do homem. Remate de Males, 
Campinas, SP, 2012. DOI: 10.20396/remate.v0i0.8635992. Disponível em: 
<https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/remate/article/view/8635992> 
Acesso em: 03 de jun. 2024. 
 
CAVALHEIRO, Edgard. Fagundes Varela. São Paulo: Livraria Martins, 2000. pp. 
25-6. 
 
CESERANI, Remo. Lo fantástico. Madri: Visor, 1999 [1996]. 
 
CHELEBOURG, Christian. Le Surnaturel. Poétique et écriture. Paris: Armand Colin, 
2006. 
 
DUARTE, Claudia Renata. Sobre Tudo. Lírica da Alma Desajustada: Noturnas, de 
Fagundes Varela, Santa Catarina, v. 10, p. 128-129, 29 ago. 2019. 
 
FREUD, Sigmund. Resumo das Obras Completas. Rio de Janeiro: Atheneu, 1984. 
 
JUNG, Carl Gustav. O espírito na arte e na ciência. Obras completas de C. G. 
Jung, v.15. Petrópolis: Vozes, 2007 [1922].  
 
NODIER, Charles. Contes fantastiques. Tomes 1 et 2. Apresentação de Michel 
Laclos. Paris: Jean-Jacques Pauvert, 1957. 
 
PLATÃO, . A República — Platão: Introdução, tradução e notas de Maria Helena da 
FRocha Pereira. Tradução Maria Helena da Rocha Pereira. Lisboa, Portugal: 
Fundação Calouste Gulbenkian, 1972 [380 a.C. - 375 a.C.]. 
 
PLATÃO. Sofista. Brasília: Ebooklibris, 2003. [428 a.C.- 348 a. C.] Disponível em: 
https://institutoelo.org.br/site/files/publications/c3ce95f2ea7819533050e2effd5b652d.
pdf. Acesso em: 26 mar. 2025. 
 
QUINTÁS, Alfonso Lopes. Literatura y formación humana. Madrid: San Pablo, 
1997. 
 
RADINO, Glória. Contos de fadas e a realidade psíquica, a importância da 
fantasia no desenvolvimento. São Paulo: Casa do Psicólogo, 2003. 
 

15 



 

TODOROV. Tzvetan. Introdução à literatura fantástica, 1980. Disponível em: 
<https://www.academia.edu/4176799/Tzvetan_Todorov_Introducao_a_literatura_Fant
astica> Acesso em: 03 jun. 2024.  
 
VARELA, Fagundes. As bruxas: Crenças populares. São Paulo, SP: Correio 
Paulistano, 1861a. 
 
VARELA, Fagundes. As ruínas da glória: Conto fantástico. São Paulo, SP: Correio 
Paulistano, 1861b. 
 
VARELA, Fagundes. Noturnas. São Paulo: Poeteiro Editor Digital, 2014 [1861]. 
Disponível em:  
<https://www.santoandre.sp.gov.br/biblioteca/pesquisa/ebooks/366766.pdf> Acesso 
em: 12 dez. 2024. 
 
VELLOSO, Mônica Pimenta. História, literatura e memória: Uma discussão sobre 
universos fronteiriços. Mouseion: Revista eletrônica do Museu e Arquivo Histórico 
La Salle, Rio Grande do Sul, v. 11, p. 4-4, 11 jan. 2012. 
 
 
 
 

16 

https://www.santoandre.sp.gov.br/biblioteca/pesquisa/ebooks/366766.pdf

