
O QUE DIRIAM AS COISAS DA NATUREZA SE ELAS PUDESSEM FALAR?
ESTUPRO E SILENCIAMENTO NAS METAMORFOSES DE OVÍDIO.

Licya dos Santos Rios1

Universidade Federal Fluminense (UFF)

Resumo: Este artigo propõe a recepção crítica das Metamorfoses de Ovídio (43 AEC-17 EC), obra
da Antiguidade Clássica, que narra as transformações que sofreu o mundo, do caos primordial até a
atualidade augustana vivida pelo poeta. Nessa metamorfose cosmogônica, contada em 15 livros que
abarcam cerca de 250 mitos, há cerca de 50 episódios de violência sexual contra mulheres. Para
observar de que forma a violência sexual se articula na narrativa foram selecionados como corpus
dessa pesquisa os mitos de Dafne (Livro I, vv. 452-567), Medusa (Livro IV, vv. 765-803) e Aracne
(Livro VI, vv. 1-145). Dessa análise emergiu a tradução desses excertos, que demarcou categorias
epistemológicas no texto latino: a metamorfose como corpo material do silenciamento, oriundo da
violência sexual; a naturalização da violência, pela crítica e pela tradução; e a objetificação do corpo
feminino.

Palavras-chave: Ovídio, Tradução, Recepção.

Introdução
A classicista Helen Morales, em seu artigo intitulado “Feminism and ancient

literature”, no Oxford Classical Dictionary online, aponta uma transformação nos

Estudos Clássicos e mostra que a disciplina, em interface com a teoria feminista,

caminha para um modelo mais politizado (MORALES, 2019, p. 15). Concebido pela

classicista Johanna Hanink, o modelo propõe a criação de uma nova disciplina: os

Estudos Críticos de Recepção dos Clássicos (HANINK, 2017). As principais

características desse modelo são a presença de engajamento, uma voz autoral

marcante e o reconhecimento de que a Antiguidade greco-romana teve um papel

fundamental na construção de violências estruturais.

Essa politização motivou recentes ocorrências em universidades nos Estados

Unidos, que puseram em causa o poema épico Metamorfoses de Ovídio e

fomentaram debates sobre a literatura da Antiguidade e a necessidade de alertas de

gatilho para a sua leitura. No entanto, ao invés de abolir essas obras, invisibilizando

1 Bolsista CNPq - Letras/UFF no projeto de iniciação científica “Na teia da violência sexual: recepção
crítica das Metamorfoses de Ovídio” sob orientação da Prof.ª Dra. Renata Cazarini de Freitas.

7



seu conteúdo, é necessário tirá-las do pedestal e olhá-las com os olhos de hoje,

questionando, por exemplo, a violência sexual no poema de Ovídio, de que forma

ela se articula na narrativa e, principalmente, como as traduções suavizam detalhes

perturbadores do texto de partida (MCCARTER, 2018) ao transformar um estupro

numa paixão não correspondida, ou hipersexualizando o corpo feminino através do

excesso de adjetivos.

O silêncio perpétuo das árvores
Medusa é conhecida pelo olhar que transforma qualquer ser vivo em pedra e

pela cabeça com cabelos de serpente que pende das mãos do suposto herói Perseu

e adorna a égide da deusa Minerva. Medusa é identificada, sobretudo, como um

“monstro”, mas nem sempre teve essa forma. Ela é uma das muitas vítimas de

violência sexual presentes nas Metamorfoses, e sua “monstruosidade” é

consequência da punição de Minerva. Conhecida pela beleza de seus cabelos,

Medusa é estuprada pelo deus Netuno no templo da deusa.

Algumas traduções parecem sugerir que Medusa mereceu essa punição,

outras diminuem o impacto da violência sexual ao usar eufemismos. Olhar para

essas traduções se torna uma questão de “minúcia”, mas o que pode parecer

insignificante, considerando o poema em sua totalidade, na verdade, pode elucidar

o que aconteceu a ela. Depois de contar aos demais hóspedes como havia matado

Medusa, perguntam o porquê de apenas Medusa, dentre as três górgonas, ter

cabelos de serpente, então Perseu responde (IV.792-797):

Já que perguntas coisas dignas de serem contadas,
eis a razão do que perguntas: famosa por sua beleza,

ela provocou a cobiça de muitos dos nobres, e em toda ela
não havia parte mais digna de admiração do que os cabelos.

Encontrei quem dissesse que a havia visto.
Consta que o Rei do Mar a desonrou num templo de Minerva.

Essa é a tradução de Domingos Lucas Dias (OVÍDIO, 2017, p. 269), que

parece eliminar a violência sexual do episódio narrado. Medusa “provoca” os

homens que a desejam, incluindo o deus Netuno, que a “desonra” no templo de

Minerva. Nessa versão, não há estupro e, mesmo que não pareça, o texto

8



culpabiliza Medusa, afinal ela “provocou” sua punição. Além disso, desonrar é uma

palavra que não carrega uma carga semântica de violência. Mas há outros

eufemismos que operam para diminuir o impacto da violência sexual, como na

tradução em prosa recortada de Paulo Farmhouse (OVÍDIO, 2007, p. 128):

O estrangeiro respondeu: ‘Já que queres saber algo digno
de ser contado, ouve a razão. Medusa fora de beleza radiosa,
esperança e motivo de disputa para pretendentes sem conta,

mas nada nela era mais admirável do que seus cabelos.
Eu cheguei a conhecer alguém que me dizia tê-la visto.

Um dia, dizem, o senhor dos mares deflorou-a no templo
de Minerva [...]

Apesar de não culpabilizar Medusa, não há uma violência sexual tão evidente,

pois a palavra usada pelo tradutor, “deflorar”, significa “perda de virgindade”,

conotação que, em língua portuguesa também não possui uma carga semântica de

violência. O latim é mais explícito (OVID, 2004, p. 123), como pode ser observado

abaixo, seguido da minha própria tradução:

"Já que quer saber

hospes ait ‘quoniam scitaris digna relatu, algo digno de ser narrado", diz o hóspede, "conto
então

accipe quaesiti causam. clarissima forma as causas do que pergunta. Muito famosa por sua
beleza,

multorumque fuit spes inuidiosa procorum ela foi a esperança ressentida de muitos
pretendentes,

illa, neque in tota conspectior ulla capilis e nela não havia parte mais admirável que os
cabelos.

pars fuit; inueni, qui se uidisse referret. Conheci alguém que alega tê-la visto. Dizem que

hanc pelagi rector templo uitiasse Mineruae o Senhor dos Mares a violentou no templo de
Minerva.

dicitur; [...]

A palavra central para o entendimento desse episódio é uitiasse (o verbo uitio

conjugado no pretérito perfeito em sua forma infinitiva e sincopada). O termo uitio

em latim, além de indicar “corromper”, “violar” ou “falsificar”2, é uma das muitas

palavras em latim que designam o ato sexual violento (ADAMS, 1990, p. 199). No

texto de partida, Medusa fuit spes inuidiosa, literalmente, “foi a esperança

2 uitio, -are. In Dicionário Latino - Português. 2ª Edição. - Belo Horizonte: Garnier, 2021.

9



ressentida”, o que cria uma interrogação diante do “provocar” de Domingos Lucas

Dias.

A beleza de Medusa é objeto do olhar masculino (male gaze) como ferramenta

preponderante para concretizar a violência sexual, na qual o estupro é apenas um

elo numa cadeia de eventos que começa na objetificação da vítima por meio do

olhar e termina na metamorfose, alienante e desumanizada, que transforma a vítima

em um objeto:
Uma bela virgem é capturada pelo olhar de alguém mais forte que a estupra
ou tenta estuprá-la, e então transformada em uma árvore, um lago, uma
pedra ou um pássaro. A objetificação da vítima é clara: primeiro ela é um
objeto visual, depois um objeto sexual e por fim um simples objeto. O olhar
inicial antecipa a violência sexual que vai acontecer (MCCARTER, 2022, p.
xxv)3.
(MCCARTER, 2022, p. xxv).

Ou seja, a forma que a torna vulnerável é cristalizada numa forma ainda mais

vulnerável (MCCARTER; TOLENTINO, 2019). Há também a possibilidade de que a

forma não se restrinja apenas à beleza física, mas seja o próprio corpo feminino,

que, na visão masculina, dispensa consentimento e não pertence propriamente à

mulher. Através disso, pode-se estabelecer um vínculo com o mito de Dafne, no

qual a persona poética, numa formulação devastadora, consegue resumir a

ausência de escolha e controle que as mulheres têm sobre seus próprios corpos

(JAMES, 2016, p. 160). Abaixo, o trecho em questão, seguido de minha tradução

(I.488-489):

ille quidem obsequitur, sed te decor iste quod
optas

Ele sem dúvidas consente, mas o seu encanto
proíbe o que você escolhe.

esse uetat, uotoque tuo tua forma repugnat. A sua forma se opõe à sua promessa.

Essa formulação fatal consegue determinar o quanto a forma, tanto como

beleza física quanto como corpo, é perigosa para quem a possui, e geralmente

precede a metamorfose (MCCARTER, 2022, p. xxvi). O olhar de Apolo precede a

metamorfose de Dafne em um loureiro. É através do olhar do deus que as partes do

3 A beautiful virgin (usually a girl but sometimes a boy) is caught in the gaze of someone more
powerful, who rapes or tries to rape them, and they ultimately are turned into a tree or a lake or a
stone or a bird, and so on. The victim's objectification is clear: They are first a visual object, then a
sexual object, and finally simply an object. The initial gaze anticipates the sexual violence to come [...]

10



corpo de Dafne são citadas mais de vinte vezes nos 116 versos que englobam o

episódio (MCCARTER, 2022, p. xxv). A respeito da descrição do corpo de Dafne,

Ovídio parece ser cuidadoso no uso de modificadores, visto que não há muitos

adjetivos que o descrevam (MCCARTER, TOLENTINO, 2019). No entanto, algumas

traduções acentuam a sexualização do corpo de Dafne, como no trecho em que

Apolo a vê pela primeira vez (I.497-502), abaixo, na tradução em prosa de David

Jardim Jr. (OVÍDIO, 1983, p. 22):
Pergunta, vendo os cabelos revoltos da ninfa lhe caindo até os ombros:
"Que seria, se os penteasse?" Vê seus olhos brilhantes, que se parecem
com os astros; vê a boquinha delicada, que não satisfaz, só com ver, o seu
desejo; louva-lhe os dedos, as mãos e os braços, nus em sua maior parte;
e imagina ainda mais belo o que está oculto.

Essas modificações parecem ter como finalidade a criação de uma atmosfera

erótica, que, de fato, descreva uma suposta paixão. Mas, na realidade, esse tipo de

distorção apenas hipersexualiza o corpo feminino e cria uma personagem que se

aproxima de uma concepção moderna de feminilidade. Isso se acentua ao observar

o latim, acompanhado de minha tradução:

spectat inornatos collo pendere capillos, Admira os cabelos indomáveis descendo pelo

pescoço,

et 'quid, si comantur?' ait. uidet igne micantes e diz: “como seriam se penteados?”; vê os olhos

chamejantes,

sideribus similes oculos; uidet oscula, quae non como estrelas; vê a boca, que olhar não basta;

est uidisse satis; laudat digitosque manusque elogia os dedos das mãos, os braços,

bracchiaque et nudos media plus parte lacertos; os antebraços, desnudos, em grande parte;

si qua latent, meliora putat.4 Imagina que o melhor se esconde.

Os únicos modificadores são “inornatos…capillos”, “micantes…similes oculos”,

“nudos…lacertos” e “meliora”, de forma que “boquinha” sugere uma afetividade

desconfortável, uma adição que compromete a construção ovidiana. Ovídio não

precisa utilizar modificadores para construir o olhar masculino sobre o corpo

feminino, ele o faz através de uma construção estilística. O olhar também atua como

um recurso estético, visto que a narrativa se realiza diante dos olhos psíquicos do

leitor. Como Márcio Thamos descreve ao citar o episódio de Orfeu e Eurídice:

4 Stephanie McCarter traduz de forma objetiva o latim: “the parts he cannot see he thinks are better”;
mantendo os detalhes perturbadores do texto de partida (OVID, 2022, p. 24).

11



Tais encaixes à cena mais geral, ao direcionar o olhar psíquico de quem
acompanha o poema, tendem a construir uma espécie de sintaxe
linguístico-imagética da narrativa, adensando assim os efeitos de sentido
suscitados pela leitura. (THAMOS, 2011, p. 89)

Numa tradução, a adição de modificadores, mesmo que moderada na

descrição do corpo feminino, acaba revelando as “obsessões culturais” dos

tradutores (MCCARTER, 2022, p. xxxiv). O uso do adjetivo “bela” no lugar do

adjetivo comparativo “meliora” indica uma visão hipersexualizada da mulher, uma

vez que o latim se restringe à “melhor parte se esconde”. Mas a violência não se

restringe apenas à linguagem, uma vez que o arranjo da cena é violento por si só. A

própria natureza antecipa a violência sexual, como o ar que praticamente arranca as

roupas de Dafne conforme ela foge de Apolo (RICHLIN, 2014, p. 139). Outro

aspecto nesse arranjo violento é o medo que a vítima tem de seu agressor é uma

das muitas camadas que constituem a violência sexual em Ovídio, o horror

sublinhado pela inevitabilidade (JAMES, 2016, p. 139). Dafne foge de Apolo e,

diante da percepção de que seu agressor já se encontrava sobre ela, disposto a

estuprá-la, a ninfa pede ajuda do pai, o deus-rio Peneu, e é transformada em um

loureiro (I.539-555).

A metamorfose de Dafne ilustra com bastante precisão a aniquilação do corpo

de uma mulher pela masculinidade predatória. Dafne é uma das muitas

personagens das Metamorfoses que rejeitam uma normatividade sexual e de

gênero (MCCARTER, 2022, p. xxvi), rejeitando justamente aquilo que a constrói

como mulher na visão patriarcal: uma vida matrimonial e materna. Antes de Apolo,

Dafne escolheu manter-se virgem como a deusa Diana (I.486-487). Mas os deuses

não buscam o consentimento de suas vítimas. Despojada de seu próprio corpo,

enraizada para sempre no lugar e na posse de seu assediador, a sua metamorfose

é uma prisão. E é justamente na perda de sua autonomia que Dafne perde a

capacidade de consentir e, nas mãos de seu agressor, se transforma no seu

símbolo e instrumento: o loureiro (JAMES, 2016, p. 156).

Dafne e Medusa são vítimas de uma força maior, que as subjuga à violência,

ao trauma e ao silêncio. São as dinâmicas de gênero que sujeitam as mulheres da

narrativa a estar à beira da vulnerabilidade (MCCARTER, 2022, p. xxiii). Tais

12



dinâmicas são norteadas pelo tema central do poema: o poder e como o poder

transforma tanto aqueles que o possuem quanto aqueles que carecem dele. Além

disso, como o poder se manifesta de maneira violenta contra mulheres… e,

também, contra artistas (MCCARTER, TOLENTINO, 2019).

Nas Metamorfoses, a arte é um meio de desafiar essa tácita hierarquia, como

o fez Aracne. A história de Aracne é contada pela deusa Minerva num contexto em

que, após ter ouvido o canto das musas sobre punições a mortais, decide relatar

uma ocasião em que ela mesma puniu. Aracne, cujo trabalho magistral era

admirado por divindades e mortais, desafia Minerva. Um dos muitos atributos da

deusa é a tecelagem, de forma que o desafio entre elas é retratar seus respectivos

talentos. Ao fim do desafio, Aracne é punida por Minerva sendo transformada em

uma aranha. Trata-se, portanto, de um mito etiológico.

Duas tapeçarias são tecidas nesse desafio: a de Minerva retrata seus atributos

e feitos, circundados pelas punições de mortais que ousaram desafiar os deuses; a

de Aracne retrata os crimes dos deuses, que englobam dezoito episódios de

violência sexual contra a mulher (incluindo o estupro de Medusa) em vinte e três

linhas (JAMES, 2016, p. 156). As mulheres, vítimas da violência dos deuses, são o

foco da tapeçaria de Aracne. Mas mesmo que se trate de crimes contra a mulher,

como o poeta assim escreve, caelestia crimina (VI. 131), esses crimes desaparecem

em certas traduções, virando um “malfeito” em Paulo Farmhouse (OVÍDIO, 2007, p.

153):
Nem Palas, nem a Inveja consegue achar defeito na obra.

A loira deusa guerreira ficou furiosa com tal sucesso.
Rasgou a colorida tela com as malfeitorias dos seres celestes [...]

Ou se tornam aventuras com David Jardim Jr. (OVÍDIO, 1983, p. 107):

Palas ou a Inveja não podiam censurar o trabalho. A loura guerreira
magoou-se com o sucesso e rasgou o pano onde estavam retratadas em

cores, as censuráveis aventuras dos celícolas.

O silenciamento, então, perpetua as dinâmicas de violência que permeiam as

Metamorfoses, estruturadas pela perda de autonomia do corpo – cristalizado em

uma forma ainda mais vulnerável – e pela perda da voz. Além disso,

considerando-se a objetividade e clareza do texto de partida ao tratar os episódios

13



de violência, há ainda um silenciamento epistêmico, perpetrado pela crítica e pela

tradução.

Esse silenciamento epistêmico, que constitui a violência epistêmica, é definido

pela filósofa Kristie Dotson (2011) como uma forma de dificultar o acesso a

determinados conhecimentos produzidos por grupos marginalizados (DOTSON,

2011, p. 236). Apenas em 1978, Leo Curran apontou para os episódios de violência

sexual e os eufemismos empregados pelos acadêmicos (MCCARTER, 2022, p.

xxiv). Ou seja, a discussão sobre a política sexual das Metamorfoses é

extremamente recente.

Observar a forma como a violência contra a mulher se articula no poema não é

negar seu valor estético ou anular outras leituras da obra, mas observar de que

maneira os recursos hiperpoéticos podem compor uma espécie de “tecnologia

misógina” (MORALES, 2019, p. 13). Richlin vai além, e afirma que uma análise

estilística não substitui o contexto, afinal um texto sobre estupro pode aludir a

qualquer coisa, mas ainda sim é um texto sobre estupro (RICHLIN, 2014, p. 135).

De forma que é impossível e irresponsável, no contexto sociocultural da atualidade,

não analisar e questionar os episódios de violência narrados no poema.

Mas a riqueza estética da obra se sublinha justamente pela sua complexidade

ao entrelaçar temáticas aparentemente distantes, como brutalidade e beleza, que é

prejudicada por uma tradução que busca atenuar os detalhes perturbadores do

latim. Apesar de a tradução ser uma arte que aceita certa liberdade, como McCarter

observa (2018), essa liberdade não deve apagar a violência desses episódios.

Apagar ou diminuir essas violências por meio da tradução sugere duas razões:

a tradução ainda é uma área dominada por homens (MORALES, 2019, p. 3), e as

traduções revelam e refletem a dificuldade que se tem de acreditar na palavra de

uma mulher (MCCARTER, 2018) e de definir questões complexas como corpo e

consentimento, que são conceitos concebidos socialmente e estão sujeitos a

transformações.

E sabendo que a tradução é uma atividade que reflete o lugar social de quem

traduz (BLUME, 2010, p. 122). E assim como Aracne usa sua arte de forma política,

a tradução que compõe esse projeto também é um ato político. Foi o meu desejo

14



como pesquisadora, tradutora e mulher devolver as vozes a Dafne, Medusa e

Aracne; tirá-las da sombra de seus algozes, do falso conto de fadas.

Referências bibliográficas

ADAMS, James N. The Latin Sex Vocabulary. London: Duckworth, 1982.

BLUME, Rosvitha Friesen. “Teoria e prática tradutória numa perspectiva de gênero”,

Fragmentos, No. 39, jul-dez, 2010, p. 121-130. Disponível em

<https://periodicos.ufsc.br/index.php/fragmentos/article/view/29656> Acesso em 31

de agosto de 2023.

DOTSON, Kristie. “Tracking Epistemic Violence, Tracking Practices of Silencing”.

Hypatia. V. 6, n. 2, 2011. Disponível em

<https://www.academia.edu/7033534/Tracking_Epistemic_Violence_Tracking_Practi

ces_of_Silencing> Acesso em 31 de agosto de 2023.

HANINK, Johanna. “It’s Time to Embrace Critical Classical Reception”. Eidolon.

01/05/2017.<https://eidolon.pub/its-time-to-embrace-critical-classical-reception-d349

1a40eec3> Acesso em 5 de setembro de 2023.

JAMES, Sharon. “Rape and repetition in Ovid’s Metamorphoses: Myth, History,

Structure, Rome”, in: Repeat performances: Ovidian repetition and the

Metamorphoses. Madison: University of Wisconsin Press, 2016. p. 154-175.

MCCARTER, Stephanie. Introduction In: OVID. Metamorphoses. New York: Penguin

Books, 2022. pp. 15-30.

____; TOLENTINO, Jia. “The Brutality of Ovid”. Lapham’s Quarterly. 11/09/2019.

Disponível em <https://www.laphamsquarterly.org/roundtable/brutality-ovid> Acesso

em 31 de agosto de 2023.

15



MORALES, Helen. “Feminism and Ancient Literature”. Oxford Classical Dictionary.

2019. Disponível em

<https://oxfordre.com/classics/classics/view/10.1093/acrefore/9780199381135.001.0

001/acrefore-9780199381135-e-8235> Acesso em 31 de agosto de 2023.

OVID. Metamorphoses. Recognouit Breuique Adnotatione Critica Instruxit R. J.

Tarrant. Oxford: Clarendon Press, 2004. Bibliotheca Oxonienses.

OVÍDIO. As Metamorfoses. Tradução e notas de David Jardim Júnior. Rio de

Janeiro, Ediouro, 1983.

______. Metamorfoses. Edição bilíngue. Tradução, introdução e notas de Domingos

Lucas Dias. Apresentação de João Oliva Neto. São Paulo: Editora 34, 2017.

_____. Metamorfoses. Tradução de Paulo Farmhouse Alberto. Lisboa: Cotovia,

2007.

RICHLIN, Amy. “Chapter 5: Reading Ovid’s Rapes”. Arguments with Silence: Writing

the History of Roman Women. Ann Arbor, EUA: University of Michigan Press, 2014.

THAMOS, Márcio. As armas e o varão: leitura e tradução do Canto I da Eneida. São

Paulo: Edusp, 2011.

16


